PROLOGUES

Le Maghreb des livres et des idées

Egalité successorale, essayons d’approfondir le débat

Par Mohamed Sghir Janjar - Le 10-04-2018

Moitié moité

& " ’ c'es ine ci
| v— i f # t1a pleine citoyennete

B o oo Sl )

« <78 "N ritasye d

L’actualité du débat autour de la question de I’égalité successorale montre que le sujet reste encore
sensible, voire tabou pour des raisons liées notamment a la persistance de lectures littéralistes du texte
coranique, mais aussi a des facteurs culturels et socio-économiques. On constate, en effet, que les
importantes réf ormes maghrébines des codes du statut personnel qui ont vu le jour au cours des soixante
dernieres années (les cas de la Majalla tunisienne et du Code de la famille marocain), se sont limitées,
en la matiére, a des éléments de détails qui n’ont rien changé au régime de discrimination qui touche
essentiellement les femmes.

Quelles seraient les causes d’une telle situation ?

Sans sous-estimer I'impact des forces idéologiques qui ceuvrent pour mettre la religion au service
d’objectifs politiques, il faut noter que nombreux sont les musulmans qui, en leur ame et conscience,
voient dans le cadre normatif en vigueur dans la majorité des pays musulmans, la fidele traduction de
préceptes coraniques non-équivoques et considerent, par conséquent, qu’on ne peut toucher a un tel édifice
sans s’opposer a la volonté divine et heurter la conscience des musulmans.

Plusieurs facteurs politiques, sociaux, culturels et éducatifs auraient empéché les musulmans de s’investir
massivement dans le projet de « reconstruction de la pensée religieuse de I'islam » que Mohammed Igbal

page 1/3



PROLOGUES

Le Maghreb des livres et des idées

avait appelé de ses veeux des le début du XXeme siecle. Mais au lieu de s’y attarder, nous tenterons plutot
de présenter aux lecteurs une partie de 'argumentation novatrice développée par les auteurs contemporains
dont nous avons réunis ici les textes dans un dossier spécial consacré a légalité successoral du point de vue
de lislam. Il s'agit de deux générations d’intellectuels tunisiens :celle des pionniers de la pensée
réformatrice initiée par Tahar Haddad et qui fut porteuse d’une interprétation du Coran attentive a son
contexte et ses finalités ; puis celle née apres 'indépendance politique, marquée notamment par la présence
importante de femmes engagées dans le développement d'une islamologie moderne (comme Zahiya
Jouirou et Oulfa Youssef).

Quest-ce que nous apprennent les travaux de ces deux générations d’auteurs sur la construction de la
tradition islamique en matiere des successions ?

Il ressort des différentes sources anciennes qui nous sont parvenues que le régime successoral qui était en
vigueur dans la péninsule arabique au moment de 'avenement de I'islam était pluriel et en pleine mutation.
Plusieurs traitements furent ainsi réservés aux femmes selon les milieux sociaux. Les sources évoquent
ainsi la regle selon laquelle on accordait, en héritage, au « garcon I'équivalent de la part de deux femmes »
(Ibn Habib, al-Muhabbar). On sait également, d’apres ces mémes sources, que dans certains milieux, les
femmes disposaient de biens propres acquis par leur travail et/ou par la succession de leur pere ou de leur
époux. Khadija Bent Khouwailid, premiere épouse du Prophete, en est I'exemple le plus connu
historiquement. Dans certaines tribus arabes, comme le relate Tabari (Jumu’ al-bayan fi ta’wil al-qur'an),
les biens d’un défunt reviennent a ceux parmi ses descendants qui pouvaient porter les armes et participer
aux combats. Ce régime de nature clanique, excluait automatiquement les femmes et les enfants des deux
sexes. Par ailleurs, les livres de biographies du Prophete (Sira) et ceux des mariages (Nikah) mentionnent
une sorte de mariage par héritage en vertu duquel le fils du défunt (né d’'une autre épouse) hérite de la
femme de son pere. Les Arabes I'appelaient le mariage de torture (nikah al-magt). La femme, objet de ce
mariage, est autorisée a racheter sa liberté moyennant une indemnité compensatoire au profit de I’héritier
(Al-Wahidi, Asbab al nuzul).

Le Coran, comme I'avaient montré de nombreux penseurs musulmans modernes, n’avait pas pour objectif
d’élaborer un code juridique apportant des réponses a tous les cas possibles. Il s’est contenté de donner des
solutions a des problemes partiels et concrets qu’affronterent les membres de la nouvelle communauté
musulmane. Il cherchait avant tout a faire avancer les principes d’équité et de justice dans une société ou le
régime de transmission des biens et les conditions sociales des femmes, étaient loin de répondre a de tels
principes. Dans ce domaine, comme dans d’autres, le message coranique fut progressif et graduel. Ainsi, et
suite aux revendications des femmes nouvellement converties, le Coran commence d’abord par interdire
aux musulmans de se transmettre les femmes en héritage : « Vous qui croyez, il n'est pas pour vous licite
d’hériter des femmes contre leur gré ou de leur soulever des dif ficultés pour leur ravir ce que vous leur avez
donné » (Sourate IV, 19). Il va ensuite opérer une réelle rupture avec les coutumes anciennes en posant, de
maniere forte et précise, le droit de toutes les personnes (hommes, femmes adultes et jeunes) a ’héritage.
C’est le sens du verset suivant : « Aux hommes une quotité de ce qu auront laissé leurs pere et mere et leurs
proches. Aux femmes une quotité de ce qu auront laissé leurs pére et mére et leurs proches. Peu ou beaucoup,
c'est quotité d’obligation » (Sourate 1V, 7).L’islam, contrairement a la conception juridique qui a fini par
dominer, et comme I’a écrit Tahar Haddad, « n’a pas fait de la part moindre des femmes un fondement de

page2/3


https://prologues.medias24.com/ar/Societe/2018/04/09/54.html
https://prologues.medias24.com/ar/Societe/2018/04/09/53.html
https://prologues.medias24.com/ar/Societe/2018/04/09/53.html
https://prologues.medias24.com/ar/Societe/2018/04/09/55.html

PROLOGUES

Le Maghreb des livres et des idées

I'ordre de ses principes intangibles », comme en témoignent les nombreux cas d’égalité successorale entre
les hommes et les femmes. C’est le cas, par exemple, des parents (le pere et la mere) apres le déces du fils,
méme en présence des enfants ou celui des freres en « kalala ».

Quant au fameux verset : «Quant a vos enfants, Dieu vous ordonne d attribuer au garcon une part égale a
celle de deux filles» (Sourate IV, 11) que les exégetes traditionnels avaient pris ’habitude d’isoler de son
contexte, il change de sens des qu’on le relie a une série de versets relatifs aux droits et a 'autonomie
financiere des femmes. Aussi le Coran (Sourate IV, 34) fait-il de la prise en charge des besoins de I'épouse
et de la famille (nafaqa), un devoir qui incombe a I'’époux. Ainsi en garantissant a la femme une part de
I'héritage et en la déchargeant de la nafaqa, I'islam introduit un équilibre dans le régime de répartition et
de transmission des biens dans une société tribale ou 'économie était basée surtout sur la conquéte et la
distribution du butin. Mais les jurisconsultes (fugaha) ont interprété le verset précité (dit celui de la
giwama ) dans le sens de la justification de la supériorité des hommes sur les femmes et de ’élargissement
de leur tutelle hors du cercle familial pour englober I'espace et les fonctions publics.

Au-dela des cercles des féministes, de nombreuses voix s’élevent aujourd’hui dans le monde arabo-
musulman, dans le sillage du pionnier que fut Tahar Haddad, pour demander une révision du droit
successoral dans le sens de I'égalité entre les hommes et les femmes considéré comme la finalité du
message coranique. C’est 1a I'exigence éthique d’une vraie fidélité au message coranique dans les sociétés
contemporaines ou les femmes travaillent de plus en plus a la fois au foyer et a 'extérieur, contribuent aux
revenus de la famille et assurent au méme titre que les hommes la nafaga. Ne préconise —t-on pas dans la
science des fondements du droit islamique (ilmusul al-figh) que la regle doit changer en fonction de
I’évolution des conditions des gens pour garantir leur bien (maslaha) !

page 3/3


http://www.tcpdf.org

